
1 
 

  כז  מנחות
  משה שווערד

  
 אות ו   -מצוה קלב   -ספר מנחת חינוך  .1

אותי    והקשהעיין במנחות כ"ז ע"א בעי הש"ס, אי [עריכת הקרבן בעי] על העצים דוקא או על בסמוך, עי"ש.  
דהא  הרה"ג מו"ה יעקב ווילער נ"י אבד"ק ביטש במדינת הגר בעל המחבר ספר בית יעקב על מסכת עירובין,  

כיון דחזינן דהש"ס יליף לענין קרבנות מעקידה, כמבואר בתמיד ל"א ע"ב לענין עקידת יד ורגל, וכן  
, כמבואר בחולין ט"ז  לענין השחיטה דבעינן שיהיה בדבר התלוש, וכלי שרת של מתכות דומיא דמאכלת

וישם אותו    [בראשית כ"ב, ט']  א"כ אמאי לא יליף הש"ס גם הכא מקרא דעקידה דכתיבע"א ובזבחים צ"ז ע"ב,  
והשבתי דלא מיבעיא לדעת הר"מ פ"ד ממעשה הקרבנות .  על המזבח ממעל לעצים, הרי דעל העצים דוקא

לכתחילה, א"כ הרי דסובר דרק לכתחילה ה"ז דהא דבעינן שיהיה הסכין מכלי שרת ושל מתכות הוא רק 
, אך גם לדעת התוס' בחולין ג' ע"א ד"ה כגון ובזבחים מ"ז  וא"כ הוי כאן האיבעיא לענין דיעבד  ]1[  ,ילפינן

לכאורה קשה,  הכי  דהרי בלאו  אתי שפיר,  ג"כ  משנה שם,  לחם  ועיין  בדיעבד מעכב,  דגם  איזהו,  ד"ה  ע"א 
דבזבחים נ"ח ע"א דמרבה הש"ס מקרא [דוזבחת עליו את עולותיך ואת שלמיך שמות כ', כ"א] דאי שחט קדשים  

רים, ולכאורה בלאו הכי למה לא נילף מעקידה, דנהי דגילתה תורה גבי קדשים דבעינן בראשו של מזבח דכש
ירך המזבח [ויקרא א', י"א], מ"מ אינו לעיכוב, כיון דעקידה היה ככל עסק קרבן ואפילו הכי הוי בעי לעשות 

יה מהך ועל כרחך צריך לומר, דהש"ס סובר כיון דגילתה תורה על ירך, אפיקת  ]2[  השחיטה על המזבח,
ולפי זה ממילא דלא  .  דעקידה, ואמרינן, דבזה דהיה רוצה לשחוט על גבי המזבח היתה הוראת שעה לבד

קשה מידי ג"כ מהאי דממעל לעצים, דכיון דחזינן דהשחיטה היתה הוראת שעה שיהיה דוקא על המזבח,  
א"כ אפשר דהקפידה תורה שיהיה השחיטה ג"כ על העצים דוקא, וא"כ אין ללמוד משם לענין הקרבה 

ים דוקא, אבל בהקרבה  דעל העצים דוקא, דשם שאני דמשום דהוי הוראת שעה השחיטה הוי ממעל לעצ
  -ודו"ק  הוי שפיר בעיא, ואתי שפיר

  
  יד בנימין .2

   
  

 דף על הדף מסכת מנחות דף כז עמוד א  .3
 בגמ': אמר קרא מלא קומצו תרי זימני.

וברש"י: חד למצוה וחד לעכב ע"כ. יש לבאר בזה עפ"י דברי הט"ז (או"ח סי' תקפ"ב) שדן במה שאומרים  
בר"ה: מלוך על כל העולם כולו וכו' מה כפל הלשון, והלבוש כתב דמה"ט יש למחוק תיבת כל, וביאר הט"ז שם,  

, אבל כאן אנו מבקשים "מלוך  דהנה קי"ל בכל התורה כולה דרובו ככולו, וא"כ שייך לכתוב תיבת כל על רוב
 . על כל העולם כולו" כולו ממש, ולכן כפל הלשון ב' פעמים עכ"ד הט"ז

 

ולפי"ז יש לבאר היטב דברי הגמ' כאן, דכמו דב' פעמים כל ר"ל כל ממש, ה"נ כיון דכתיב ב' פעמים "מלא" ר"ל  
  (פרדס יוסף החדש פר' ראה) , ודו"ק היטב.מלא וגדוש, ובעי כל ממש

  
 רש"י מסכת מנחות דף כז עמוד א ד"ה מסלתה ומשמנה .4

  . שנה הכתוב לעכבומשמע שיהו שניהן והדר כתיב נמי מגרשה ומשמנה שיהו שניהן  -מסלתה ומשמנה 



2 
 

 תוספות מסכת מנחות דף כז עמוד א ד"ה מסלתה ומשמנה .5
אבל למעכבין זה את זה   לגבי עיכובא דנפשיה דאם חסר לא בעי שנה הכתוב  -מסלתה ומשמנה מגרשה ומשמנה  

  בעי שנה הכתוב כדפרישית לעיל (דף יט.), מ"ר. 
  

 איזהו מקומן מסכת מנחות דף כז עמוד א 
לעיל    -ד"ה מסלתה   כדפרישית  וכו'  בעי שנה הכתוב  וכו' לא  דנפשיה  עיכובא  יט.    -לגבי  עי' לעיל 

  עי' מש"כ בטה"ק. -בתוד"ה ושאני התם. וביאור החילוק בין עיכובא דנפשיה למעכבין זה את זה 
  

  ערוך לנר מסכת סוכה דף ז עמוד א  .6
בגמרא עושה לו טפח שוחק. אע"ג דבטפח מצומצם פחות מג' לדופן ג"כ הוי רוב דופן דרוב דופן הוי משהו יותר  

וכוונתו למה דאמרינן לקמן (י א) דארבעה  מג' טפחים ומחצה כבר תירץ הר"ן דפחות מארבעה לא נחשב ע"ש  
  א"כ אחר דגמרינן הלכה למשה מסיני דלבוד   אבל ק"ל כיון דקיי"ל בכל מקום דרובו ככולו  הוי מקום חשוב

וממילא   לענין מה אתי הלכתא דשלישית אפי' טפח דפשיטא כיון דמעמידן בפחות מג' לדופן דנחשב כרוב דופן
דאל"כ לא ניבעי רק דופן האמצעי    וי"ל דודאי משום רובו ככולו לבד אין לחשבו כדופן שלם   ג"כ כדופן כולו

 אע"כ דבעינן גבי סוכה מחיצות שלמות טפח שוחק בפחות מג' לה  שלמה ויעמיד הב' דפנות הסמוכין לה ע"י  
ורק אחר דגמירי לה כן אמרינן שיעשה על ידי טפח   ולכן צריך הלכה למשה מסיני דסגי בשלישית טפח

לא אמרינן   שיעור  מ"אבל ודאי בכל הדברי' שנתנה התורה או הל  זה עכ"פ רוב דופן של שיעור השלם
כ היכי דנמסר  "אע  כ יצא באכל רוב כזית מצה או יתחייב באכל רוב כזית מחמץ וחלב ודם "דאל  רובו ככולו

אי לא גמרינן כן בפירוש   וכיון דדפנות סוכה גמרינן שיהי' ז' טפחים לא סגי ברובו  שיעור בעינן שיעור שלם
  לדופן השלישי:

  
  דעיין בסוף מראה מקומות דף י-בענין כבשים מעכבין הלחם .7

  
 חדושי הגרי"ז מסכת מנחות דף כז עמוד א .8

ובפשוטו נראה דמעכבין זא"ז היינו דלחובת היום בעינן  שם, במשנה שני כבשי עצרת מעכבין זה את זה,  
תרי כבשים, אבל מ"מ אפשר להקריב אחד לבד אם אין לו כמו מוספין דלא מעכבי ומקריב פחות ג"כ אם  

וראיה ,  אבל מדברי הרמב"ם נראה דמעכבי אהדדי ולא רק בחובת היום וכמו בשני שעירים דיוה"כ  אין לו, 
מת אחד משניהם או ברח או נעשה טריפה יקח זוג לשני, ומדכתב יקח   (פ"ח הלי"ד)לזה דכתב בהלכות תו"מ  

 ,זוג לשני ולא כתב סתם שיביא עוד כבש משום דמעכבין ע"כ דס"ל דאית ליה דין זוג כמו בשעירי יוה"כ
חוי כמו בשעירי יוה"כ משום דכיון דכבשי עצרת כשר שלא לשמו והוה כבשי עצרת אלא דלא עלו לשם  והנה בשחט אחד דכתב שם ג"כ יקח לו זוג ולא הוי כאן דין די

והנה יש לעיין כיון דיש דין תנופה א"כ כבר הוקבעו זה לזה בתנופה  חובה שפיר יוכל להביא לו זוג דכיון דאף אם לא יביא לו זוג לא יפסל ממילא לית כאן משום דיחוי,  
ודאי הוזקק בתנופה וא"כ  ואיך יכול להביא לו שני, ונראה לומר דכיון דתנופה לא מעכבא איירי בלא הניף הכא, אבל אין לומר דתנופה אינה זוקקתן אהדדי דהלא הלחם  

כיון דאבד הכבש    , אבל קשה דהא השחיטה ודאי זוקקת את הלחם וא"כ איך מביא לו זוג הא"ל דלא עשה תנופהכיון דאבד הכבש אבד הלחם ואבדו גם הכבשים וע"כ צ

ונראה דשחיטה אינה זוקקת את הלחם כ"א להנשחט אבל לא לחבירו ושפיר יכול להביא אחר כיון דהלחם ,  אבד הלחם
מ"מ צ"ע מקור הדין דמעכבי אהדדי ויש להם דין זוג דהלא מקרא דהויה  אבל  ,  לא הוזקק כלל לזה שאבד

ונראה דכיון דיש להם מצות תנופה אף דאין מעכבת , דדרשינן בגמרא אין לנו כ"א דמעכבי בחובת היום
  מ"מ נכלל בזה דמעכבי אהדדי ושייכי אהדדי.

  
 איזהו מקומן מסכת מנחות דף כז עמוד א .9

,  צ"ע אמאי איצטריך קרא והרי בחולין לא בעינן שנה הכתוב לעכב   -וד' שבלולב ולקחתם לקיחה תמה  
ובשלמא לפירוש ר"ת בתוס' י"ל דקרא איצטריך דמעכב ליטול כולן כאחד, אבל לבה"ג דשרי אפילו בזה אחר  

ותירץ העול"ש דדוקא באופן צורת עשיית המצוה אין צריך בחולין קרא לעכב אלא כיון    ]1[  זה קשה.
שכתוב שיעשה כך ממילא שמעינן דמעכב, אבל כגון הכא דצריך ליטול כמה דברים הו"א דכ"א מצוה 
בפ"ע ואם לא נטל האחד מ"מ קיים מצוה בשני, לכך איצטריך קרא לעכב שלא יוצא ידי חובתו זה בלא  

   .זה
דדעת תוס' הרא"ש בסוטה שאף קשירת חבל המצרי    (ד"ה מ"ש מן הגרוטאות)והנה יעוי' בדברינו לקמן כח.    ]2[

לסוטה כיון שנעשה במקדש יש לו דין קדשים לענין דבעינן שנה הכתוב לעכב, ולדבריו י"ל דהכא נמי 
  . כיון שד' המינים מדאורייתא נלקחים כל הז' ימים במקדש בלבד לכך חשיבי קדשים לענין זה



3 
 

 רש"ש על מנחות דף כז/א   .10
אך ק"ל מדוע לא תני הזאה ראשונה שעל בין הבדים ושעל הפרוכת דפר ושעיר של יוה"כ. וה"ל למיתני  

ואולי דזה כבר נכלל .  בבא דשמונה. שכן רש"י כללה עם השבע לעיל (טז) ד"ה מ"ג דיו"ה ועשאן שמונה
  וכמש"כ בסמוך לעיל: בהא דיומא (ס) וכאן לא שנה רק לזווג שבע שבע

  
  יד בנימין .11

   
  

 תוספות מסכת מנחות דף כז עמוד א ד"ה ולקחתם לקיחה  .12
ולא בעינן   י"מ דביום ב' סגי בחד מד' מינים ומברך על נטילת לולב כמו אתרוג דשרי חסר  -ולקחתם לקיחה תמה  

דבסוף לולב הגזול (סוכה    וליתא  ולדבריהם ביום שני תיסגי שיטול האחד בשביל כולם   תמות אלא ביום ראשון
מא:) ובריש לולב וערבה (שם מג.) דרשינן מולקחתם לקיחה לכל אחד ואחד מדכתיב ולקחתם לשון רבים ולא  

אלא כי היכי דעיקר לקיחה קיימא אכולהו יומי הוא הדין לקיחה תמה דבעי לקיחת ד' מינים אכולהו כתיב ולקחת  
  , מ"ר. יומי ולקיחת כל אחד ואחד אבל תמות של עצמן וכן לכם למעוטי שאול וגזול לא בעי אלא ביום ראשון

  
 תוספות מסכת מנחות דף כז עמוד א ד"ה לא שנו  .13

דלא תימא  לולב יש לו אין מעכבין    פי' בהלכות גדולות בהלכות  - לא שנו אלא שאין לו אבל יש לו אין מעכבין  
, מ"ר  עד דמגבה להו בהדי הדדי לא נפיק אלא אי מגבה חד חד לחודיה שפיר דמי דקי"ל לולב אין צריך אגודה

ור"ת הגיה בספרו ל"ש פירוש דמעכב' משום תמה אלא שאין לו אבל יש לו תמה הוא אף על פי שלא חיברו 
כדאמרי' לקמן דלא דרשי רבנן קיחה קיחה ולר' יהודה דדריש ליה קיחה קיחה דלא הויא תמה אלא א"כ    באגודה

  , מ"ר. אפי' לפי' הלכות גדולות נראה דצריך לאוגדו כדמסיק עליה זה אלי ואנוהואגדו וכולהו פי' דגמ' 
  

 קרן אורה על מסכת מנחות דף כז/א   .14
ופרש"י ז"ל ארבעתן כא' ובמתניתין קמ"ל דמעכבין זה את זה וצריך  גמרא ד' שבלולב ולקחתם לקיחה תמה.  

שיקח כולן כא' אבל לא בזה אחר זה אבל להא שלא יצא במין אחד לחוד לא צריך קרא כיון דחייבא רחמנא בכל 
הד' הכא דלאו דינא דקדשים הוא אין צריך שישנה הכתוב לעכב וממילא שמעינן דלא קיים המצוה אלא (גם) 

ח כולן אלא דאכתי י"ל דצריך קרא להכי דאם לא לקח אלא מין אחד לא עשה מצוה כלל דה"א נהי דלא [אם] לק
קיים כל הד' מינים אבל בחדא נמי מצוה עביד להכי קמ"ל קרא לקיחה תמה דבמין אחד ליכא מצוה כלל אבל 

  ...  שיקח אותם דוקא כאחד לא שמעינן וצ"ל דמשמעות לקיחה תמה הכי משמע שיקחם כא'
תדע דאין לפרש   עד שהם באגודה אחת ולאו אגודה ממש קאמר אלא לקיחתן כאחת כמו אגודה אחת דישראל

כדאיתא בסוכה דף ל"ד ע"ב דאמר ר"א יכול יהא אתרוג עמהם   אגודה ממש דהא אתרוג אינו נאגד עמהם לכ"ע
באגודה אחת אמרת וכי קאמר פרי עץ הדר וכפת תמרים דהוי משמע שיהיו כולם כאחת הלא נאמר כפת תמרים  

וא"כ   וא"כ ע"כ עד שיהא כולן באגודה אחת דברייתא היינו נטילתן כאחתמשמע דאתרוג לעצמו ולולב לעצמו  
  .  גם רב חנן מודה בזה



4 
 

 רש"ש על מנחות דף כז/א   .15
יוצא יד"ח בהן עד שיהו כולן באגודה אחת. לאו דוקא כולן שהרי האתרוג אינו עמהן באגודה   גמ' ואין אדם 

  כדאיתא בסוכה (לד ב): 
  

  (יב)   שו"ע או"ח סימן תרנא .16
, (בין ביום  ד' מינים הללו מעכבין זה את זה שאם חסר לו אחד מהם לא יברך על השאר, אבל נוטלן לזכר בעלמא

ואם היו ארבעתן מצויים אצלו ונטלם אחד אחד,  ;    (הרא"ש ורבינו ירוחם נ"ח ח"ג מהרי"ק שורש מ"א)א' בין בשאר ימים)  
  : יצא

(רמב"ם פ"ו). ויטול הלולב תחלה ויברך על הלולב ודעתו גם על   ובלבד שיהיו כולם לפניו  -  הגה
האחרים (הרא"ש ור"ן תשובת הרשב"א סי' קנ"ו) ; ואם סח ביניהם, צריך לברך על כל אחד בפני  

  עצמו (הגהות מיימוני): 
  

 אות כח  -ערוך השולחן סימן תרנא  .17
. דכולן מצוה אחת,  פסול, ולא יברך על השאר  -ארבעה מינים הללו מעכבין זה את זה. שאם חסר אחד מהם  

כמו ארבעה ציצית שמעכבין זה את זה. ומכל מקום נוטלן לזכר בעלמא. ולא ינענע בהם, שלא יסבור שקיים  
המצוה. ויש שהורו שרק שליח הציבור יטלם וינענע, וכל הציבור לא יטלו כלל, כדי שלא יטעו לעשותם קבע.  

ואם  .  כעין דאורייתא תקון בעצם הדבר  -ואין חילוק בזה בין יום הראשון לשארי ימים, דכל דתקון רבנן  
יצא, כמו שכתבתי בסעיף ד. ובלבד שיהיו כולם לפניו,    - היו ארבעתם מצויים אצלו, ונטלם אחד אחד  

  .... שיהא דעתו עליהם, ולא יצטרך להיות הפסק רב ביניהם
  

  חידושי בתרא .18

  
  

  חידושי בתרא .19

  



5 
 

  
  

  נזר הקודשספר  .20

   
  

 תלמוד בבלי מסכת שבת דף קלג/ב   .21
דתניא זה אלי ואנוהו התנאה לפניו במצות עשה לפניו סוכה נאה ולולב נאה ושופר נאה ציצית נאה ספר תורה  
נאה וכתוב בו לשמו בדיו נאה בקולמוס נאה בלבלר אומן וכורכו בשיראין נאין אבא שאול אומר ואנוהו הוי 

  דומה לו מה הוא חנון ורחום אף אתה היה חנון ורחום 
  

   ריטב"א על סוכה דף יא/ב 
אלא דיעבד אם לא אגדו כשר,   פי' דליכא למימר דמצוה לאוגדו לכתחילה מן התורה.  ואי רבנן מאי מצוה

  דהא כל בדאורייתא לא שאני לה בין לכתחילה בין בדיעבד: 
  

  תוספת יום הכפורים על יומא דף פח/א 
[בא"ד] ומ"ש התוס' דאין ואנוהו אלא לכתחלה ולא מפסיל בהכי כו'. האי לישנא דאמרו כדמוכח קשה 

דמ"ש דהדבר הוא מפורש שאמרו לא אגדו כשר. י"ל דהתוס' הרגישו בחולשת ראייתם דאפשר לומר  
ואנוהו התנאה לפניו במצות יש דברים שהם לכתחלה כגון אגד ויש דברים שיהיו לעיכובא כגון  
הוא   הידור  ואיזה  לכתחילה  הוא  הידור  איזה  לפרש  לחכמים  מסרו  והכתוב  פסול,  היבש  לולב 

לכן לא (החלישו) [החליטו] הקושיא אלא אמרו כדמוכח בפ"ק כו'. ומתוך זה עלה בידינו    לעיכובא
  ר ...  תירוץ ב' לרש"י, דרש"י ס"ל דיש דברים שהם לעיכובא ויש דברים שהם לכתחלה. 

  
  

===============================================================
===============================================================  

  



6 
 

  חידושי בתרא .22

  
  

  יד בנימין .23

  
  

 חדושי הרשב"א על מסכת מנחות דף כז/ב   .24
לפנים ממחיצתן. י"א אמה מקום דריסת רגלי ישראל, מבית לפרוכת. פי' לפני ולפנים ששם הארון כו'. ואל פני  

ועל מה שפי' רש"י לפנים ממחיצתן י"א אמות דריסת רגלי  הכפורת. פי' שהלך עד לפני הארון במיתה. ל"ה,  
ישראל קשיא משום דלא הויא אלא מעלה מדרבנן בעלמא, שהרי בשחיטת הפסחים מתמלאת כל העזרה 



7 
 

וכן זקני ירושלים סובבים המזבח ולולביהם בידיהם, וכן אמרינן לקמן מגביהין השלחן ואומרים ,  כולה אנשים
לכן נראה לפרש טהורין שנכנסו לפנים ממחיצתן דר"ל שנכנסו להיכל,  .  להם ראו חיבתכם לפני המקום

,  וצריך לפרש לפי פי' זה דלהיכל כולו ר"ל דגם כשנכנס בהיכל עד הפרוכת דאינו חייב רק מלקות ארבעים
שהרי אם אמר שנכנס לפנים ממחיצתן לבד שפי' בהיכל לא הייתי יודע אם ר"ל גם שנכנס בהיכל עד הפרוכת,  

ועוד דאפי' לר' יהודה דאמר מבית לפרוכת באזהרה וכ"ש בהיכל ולכך פי' ולהיכל כולו דר"ל גם עד הפרוכת.  
  : זהרהדהוי באזהרה אפ"ה הזכיר בדבריו ולהיכל משום בא

  
 תוספות מסכת מנחות דף כז עמוד ב ד"ה להיכל כולו  .25

בארבעים   כולו  נכנס   -להיכל  בזמן שכ"ג  לג:)  (דף  דתמיד  בפרק בתרא  דתנן  מהא  מלפנצו  י"ט  ה"ר  הקשה 
בו א' מימינו וא' משמאלו ואחד באבנים טובות כו' נכנס   הגביה לו הפרוכת  להשתחות לשם [שלשה] אוחזין 

ותירץ ר"ת דהשתחוואה   ) שרולבית קדשי הקדשיםאלמא ( נכנסו אחיו הכהנים והשתחוו ויצאו והשתחווה ויצא
  , מ"ר. צורך עבודה היא

  
 דף על הדף מסכת מנחות דף כז עמוד ב 

ובתוס' (ד"ה להיכל וכו') כתבו   בגמ': רבי יהודה אומר כל היכל כולו ומבית לפרוכת בארבעים וכו'.
ע"כ. ובמנחת חינוך  לחדש, דאם נכנס להיכל לצורך השתחויה לא עבר על איסור ביאה ריקנית להיכל

 (מצוה קפ"ד אות ב') מביא שבכס"מ נוטה שכן דעת הרמב"ם ע"ש.
 

וכתב במנחת חינוך (שם) להקשות, דא"כ איך לוקים על לאו ד"אל יבוא בכל עת אל הקודש", 
 וכנ"ל ע"כ.  הרי הוי התראת ספק, דאם ישתחוה פטור

 

וכתב בספר פרורים משלחן גבוה (פר' אחרי) לחדש בזה: הנכנס למקדש בכוונה לביאה ריקנית הרי 
זה לאו גמור ומתרים בו למלקות, ומה שיכול אח"כ להתחרט ממחשבתו ולהשתחוות ויתקן הלאו, הא 
 זה דומה למכניס פת בתנור בשבת והתרו בו ואח"כ הוציא דהרי זה פטור מן המלקות, ומ"מ כשהכניס 

 , ועי' תוס' שבת (ד' א).ע"מ לאפות הרי זה אסור ומתרים בו עליה
 

וכן הנכנס לשם ביאה ריקנית הרי זה מעשה עבירה, ומתרין עליה למלקות, ואם אח"כ ישתחוה, אף  
  . ע"כ. שיתקן העבירה שעשה, מ"מ לא נקרא זה התראת ספק

  
   ספר באר שבע על תמיד דף לג/ב 

ואני תמיה על ר"ת פה קדוש יאמר דבר זה, שהרי משנה שלמה שנינו בפרק קמא דכלים (מ"ט)  
, בית קדש הקדשים מקודש מהם שאין נכנס לשם אלא כהן גדול ביום הכפורים בשעת העבודה

להוציא  ושנינו בתוספתא (דכלים פ"א ה"ז) ארבעה פעמים נכנסו שם ביום הכפורים, אחד להקטיר קטורת, ב' להזות מדם הפר, ג' להזות מדם השעיר, ד' 

ואלו לדעת ר"ת היה נכנס לקדש הקדשים ביום הכפורים   הכף והמחתה מקדש הקדשים, ואם נכנס חמשה פעמים חייב מיתה כו'.
חמשה פעמים, דלישנא בזמן שכהן גדול נכנס להשתחוות משמע שכל עצמו לא נכנס רק להשתחוות 

ועוד דהא פרק זה לא איירי מיום הכפורים אלא מסדר התמיד, וכדקתני בהדיא בסמוך זהו סדר התמיד כו', א"כ  ולא משום עבודה אחרת.  
נכנס  מאי ענין בזמן שכהן גדול נכנס להשתחוות ביום הכפורים לכאן. ועוד קשה דלישנא נכנסו אחיו הכהנים השתחוו, משמע באותו מקום עצמו שהיה  

והשתחוו אחיו הכהנים, ואם איתא בקדש הקדשים איך אפשר זה. לכן פירש הרמב"ם ז"ל דהשתחויה זו לא תהא אלא    הכהן גדול והשתחווה היו נכנסים 
דה  בהיכל בלי ספק, וכן נראה מדברי סמ"ג (מצות עשה ש"ג) דהשתחויה זו היתה דוקא בהיכל, שכתב וז"ל הנכנס להיכל חוץ לקדש הקדשים שלא לעבו

ין גדול בין הדיוט לוקה ואינו חייב מיתה, ומה ששנינו בזמן שכהן גדול נכנס להשתחוות בגמר עבודה מדבר עכ"ל או להשתחוות וכהנים שלא עבדו ב 
  [וכ"כ הרמב"ם בהלכות ביאת המקדש פ"ב ה"ד]:

כי רב גובריה ולא יטעה  ,  על כן לא אוכל להאמין שעלה על דעת ר"ת דמיירי בקדש הקדשים
ואולי שטעות סופר הוא מה שכתוב בתוספות אלמא לבית קדש הקדשים שרי, וצריך  ,  בדבר משנה

להיות אלמא "להיכל" שרי, וכן נותנת הסברא מדכתבו כן הדבור להיכל כולו בארבעים כו', אלמא  
 דאיירי בהיכל ולא בבית קדש הקדשים, כן נ"ל: 

לדון   [הגה"ה. ומיהו תימה רבתי בעיני היאך אפשר לומר דהשתחואה צורך עבודה היא, שהרי בפרק ארבע מיתות (סנהדרין ס, ב) גבי לפי שיצתה זביחה 
גיא  בעבודות פנים פריך הגמרא מניין לרבות השתחואה כו', משמע בהדיא דהשתחואה לאו עבודה היא בפנים, וכן פרש"י בהדיא, וכן מוכח שם כל הסו

אי  דגמרא. ואי אפשר לומר נהי דהשתחואה לאו עבודה ממש היא בפנים כמו זובח מקטר ומנסך דלא סגי בלאו הכי, מ"מ צורך עבודה היא בפנים, וכה
פריך הגמרא גוונא אמרינן ביומא ריש פרק בא לו כהן גדול (סט, א) לענין קריאה דכהן גדול ביום הכפורים וכן לענין אכילת קדשים דכהנים, דא"כ איך  

ה  שם אימא יצאת השתחואה ללמד על הכלל כולו, ופירש רש"י (בסנהדרין שם ד"ה אימא) ומתרבי מגפף ומנשק כו' והלא מגפף ומנשק לאו צורך עבוד
  בפנים כלל ועיקר, וצ"ע היטב. ע"כ הגה"ה]: 



8 
 

  נזר הקודשספר  .26

   
  

  חידושי בתרא .27

  
===============================================================
===============================================================  



9 
 

  יד בנימין .28

  
  

  נזר הקודש .29

  
  

===============================================================
===============================================================  

  
 בן יהוידע על מנחות דף כז/א   .א

העושים פירות הם לולב ואתרוג שהם אחד שנים מהם עושים פירות ושנים מהם אין עושים פירות. נ"ל בס"ד  
אחד, כי בעלי תורה ובעלי מצות שעושין פירות יש להם לב אחד, לכן ראשי תבות לולב אתרוג ל"א שהוא  

ואותם שאין עושין פירות הם שנים ושלשה כי יש להם כמה לבבות שנים ושלש, וראשי , ראשי תבות לב אחד
גם  , תבות ערבה הדס הוא ראשי תבות עם הארץ, וסופי תבות ה"ס לשון שתיקה שאין פיהם פתוח בדברי תורה

לולב כנגד בעלי תורה, ואתרוג כנגד בעלי מצות, לכן לולב גבוה מכולם, כי תלמוד תורה גדולה מכולם, 



10 
 

. גם עוד תפס כנגד צדיקים שני מינין לולב  והדס כנגד הבטלים מן דברי תורה, וערבה כנגד הבטלים ממצות
 כנגד אנשים ואתרוג כנגד נשים, וכן בהפך תפס הדס כנגד אנשים וערבה כנגד נשים: 

השי"ת   יעריך  אך  יחטא,  ולא  טוב  יעשה  בארץ אשר  צדיק  אין  הכונה  נראה  לאלו,  אלו  זקוקין  שיהיו  ומ"ש 
, על דרך שכתבו המפרשים ז"ל על פסוק [הושע  הצדיקים לגבי החוטאים ונראין צדיקין גמורים שאין בהם חסרון

ישראל,   מצאתי  במדבר  כענבים  י']  וכיון  ט'  מחמתן,  נשלמים  שהם  החוטאים  לאלו  הצדיקים  זקוקין  ונמצא 
ונמצא ,  דהצדיקים נראו שלמים וגמורים, אז כדאי הוא זכותן להגין בעד הרשעים, ולסלק הרעה לגמרי שלא תבא

. ומ"ש וכן ישראל בהרצאה עד שיהיו כולן באגודה אחת, מפרש רש"י צדיקים  החוטאין צריכין לאלו הצדיקים 
  ו אגודה אחת, ר"ל אגודה של זכאים ושל רעים: ורשעים, ונ"ל אחת גימטריא הזכאים ורעים, וזה

  
 איזהו מקומן מסכת מנחות דף כז עמוד א  .ב

המצפ"א מייתי דגירסת הילקוט "וכן ישראל לא ישובו    -וכן ישראל בהרצאה עד שיהו כולן באגודה אחת  
  ".לארצם עד שיהו כולן באגודה אחת", ולגירסא זו מחוור שפיר קרא דמייתי "ואגודתו על ארץ יסדה

  
 איזהו מקומן מסכת מנחות דף כז עמוד ב  .ג

אלא דמקדש שני דלא הוו ארון וכפרת ה"נ דלא עביד הזאות וכו' וכפר את מקדש הקודש מקום המקודש  
 :לקודש

א] פירש רש"י שהיה מזה על מקום הארון ואפילו דליכא ארון, וכן מפורש במתני' יומא נג: "משניטל ארון אבן 
 היתה שם מימות נביאים ראשונים וכו' ועליה היה נותן". 

  
 יש לעיין מדוע לא עשו ארון בבית שני:

כן דן הרש"ש (יומא נג:) דאי משום שלא היו לוחות הלא עשו חושן הגם שלדעת הראב"ד לא היו אורים 
ומסיק דאולי משום דכפל  ]  1[  ,ותומים בבית שני [עי' יומא כא: ובתוס' שם, ובספרנו 'איזהו מקומן']

 .הכתוב בציווי נתינת העדות אליו בפרשת תרומה משמע דשנה עליו לעכב דאין הארון אלא לצורך העדות
ומדברי המנחת חינוך (צה. ט.) גם מבואר שעיקר עשיית הארון הוא לצורך שיהיו הלוחות מונחים בתוכו, ולכך 

 כיון שנגנזו הלוחות שוב אין לעשות ארון בבית שני.
והנה המנחת חינוך שם דקדק מהרמב"ם שכתב צורת כל הכלים לבד מצורת הארון, דאין לעשות ארון  ]  2[

והמקדש דוד (ב. א.) תירץ דאיתא ביומא יב: דלאחר  ]  3[.  אחר מלבד של משה, ותמה מדוע באמת אסור
[והזאות הדם כשרות גם על מקומו    שנגנז שמן המשחה עבודת הכלים מחנכתן, וארון הרי אין בו עבודה

.  וא"כ אין במה לחנך ארון אחר, ובזה יתישב גם מדוע לא עשו ארון בבית שניוכמו שהיה בבית שני],  
, לפי מה שהוכיח שאין דין דוקא עבודתן מחנכתן, אלא גם מלאכתן מחנכתן [עי' בדברינו  אולם שב ודחה סברא זו

 ....ועמידת הארון על מקומו היא מלאכתו ושפיר מחנכתולקמן מט. במתני' ד"ה שאין מחנכין, אות ד'], 
 ג] האם עשו הזאות דיום הכיפורים בנוב וגבעון:

ה א"כ היאך עשו הזאות  המקדש דוד (כ. א.) נקט שבנוב וגבעון לא היה דין שיהא שם ארון, דהארון היה בקרית יערים, ובבמת נוב וגבעון אין דין להיות ארון. והקש
פני ולפנים נראה דלא היה שם כיון שלא  דיוהכ"פ, ומחדש דאכן לא היו שם הזאות, דלא דמי לבית שני שיש בו דין ארון אלא שנגנז. והוסיף המקדש דוד דאף קטורת דל 

 .היה למקום תורת 'קדש הקדשים'. ועי"ש שדייק כן מלשונות הסוגיות ביומא
לבית עולמים", ר"ל לאפוקי נוב וגבעון. ושו"מ    -והנה כדברי המקדש דוד כן נקט גם הפנים יפות (ויקרא טז. לד.) ופירש כן כוונת המדרש "והיתה לכם לחוקת עולם  

"ב הל' י"א) דלכאורה הדבר תלוי בגירסא  שכן נקט גם הכלי חמדה (במדבר, בקונטרס מיד ולדורות, ונלקט על המועדים יוהכ"פ סי' פ"א), ברם יעוי' בתוספתא דיומא (פ
ק עה"ת (תניינא, ויקרא  שם, דלגירסא שלפנינו אכן משמע שבנוב וגבעון לא היה קטורת דלפני ולפנים, ולגירסת הגר"א שם מרבינן אף נוב וגבעון. ועי' בספר רנת יצח

  טז. ב.). וע"ע בספר שמועת חיים עמ"ס יומא (דף סז:, סי' ל"ט).

  
 דף על הדף מסכת מנחות דף כז עמוד ב  .ד

במשך חכמה (הפטורת פ' פקודי) וכן האדמו"ר מחב"ד ז"ל (בחידושים וביאורים על הרמב"ם) כיונו לדבר  
,  מקומו שעל אבן השתי'   א',  אחד, לחדש שבעת אשר הכניס שלמה הארון לק"ק, קידש לזה שני מקומות

אותה מחילה שבה נגנזה הארון לאחמ"כ גם שם קידש שלמה, וכדילפינן הכא שהרי הוא כאילו הוא    ב'
 במקומו, ומשום כן מזין ההזאות ביוהכ"פ.

 
וגו' ואשים שם מקום לארון", בניגוד   א' (ח' כ' כ"א) "ואבנה הבית  ומדייקי מקראי שנאמר במלכים 
למ"ש בדברי הימים ב' (ו' א') "ואשים שם הארון", שהמקום לארון, הוא המחילה שמתחת לק"ק שהוא  

 .ששם נגנז הארון, ושם גם כן קידש אותו שלמה -בשביל הארון 


